
 
 

Sint-Guthago Tijdingen 
Mededelingenblad van de 

Geschiedkundige Kring van de Zwinstreek 

 
 

Sint-Guthago 

Nr. 573     P209467   februari 2026 

___________________________________________________________ 

Lidmaatschapsbijdrage België : 25 euro op rekening : IBAN BE82 8601 0615 5768; 

BIC code: SPAABE22 (Centea). Lidmaatschapsbijdrage buitenland : 30 euro. 

Uitgever : Fons Theerens, Jan Devischstraat 109, 8300  Knokke-Heist 

Postkantoor van afgifte: 8300 Knokke-Heist 1 

Het mededelingenblad hoort bij Rond de poldertorens, het ledenblad van Sint-Guthago,  

en verschijnt maandelijks behalve in januari, juli, augustus en december. 



 2 

Geschiedkundige Kring Sint-Guthago 

van de Zwinstreek 

Lid van Heemkunde West-Vlaanderen vzw 

 
 

Maatschappelijke zetel : Fons Theerens, Jan Devischstraat 109, 

8300 Knokke-Heist 

Correspondentieadres : Johan Deckers, De Terp 8, 8301 Knokke-Heist 

Het Bestuur : 

Erevoorzitters : 

François baron van der Elst, Spegelsweg 2, 8340 Oostkerke 

 

Voorzitter : 

Caroline Terryn, Kasteelstraat 69, 8340 Moerkerke, tel 0495 12 45 29 

caroline.terryn@telenet.be 

Secretaris : 

Fons Theerens*, Jan Devischstraat 109, 8300 Knokke, tel (050) 625309 

fons.theerens@knokke-heist.eu 

Penningmeesteres : 

Nicole Vanden Weghe, Vissersstraat 22, 8340 Moerkerke, tel (050) 500180 

        nicole.vanden.weghe@skynet.be 

 

Hoofdredacteur Rond de Poldertorens : 

Noël Geirnaert*, Hugo Verrieststraat 5, 8000 Brugge, tel. (050) 336940 

famgeirnaert@skynet.be 

Leden : 

Etienne Decaluwé, Keuvelhoekstraat 54, 8300 Knokke, (050) 601023 

etienne.decaluwe@gmail.com 

Johan Deckers, De Terp 8, 8301 Knokke-Heist, tel 0487 907771 

johan.deckers@skynet.be 

Thomas Hoeberigs, Westkapelsesteenweg 71, 8380 Dudzele, tel 0474 597158 

thomas.hoeberigs@knokke-heist.be 

Jan Hutsebaut, Berg 59, 9950 Waarschoot; jan.hutsebaut@damme.be 

Jan Kamoen*, Vissersstraat 22, 8340 Moerkerke, tel (050) 500180 

jankamoen@skynet.be 

Jan Tilleman, Kleine Molenstraat 1A, 8380 Dudzele, tel 050 604135 

jan.tilleman@telenet.be 
 

* Zijn tevens lid van de redactieraad Rond de Poldertorens en St.-Guthago Tijdingen 
 

mailto:jan.tilleman@telenet.be


 3 

Lezing: Het Romeins castellum van 

Oudenburg. Van unieke opgraving tot 

nieuwe inzichten in een grenszone van het 

Romeinse Rijk 
 

Wanneer : zondag 22 februari 2026 om 10 u. 

Waar : Hoofdbibliotheek Scharpoord, Maxim Willemspad 1, 8300 

Knokke-Heist. Parkeerplaat verplicht. 

Reserveren : Uitbalie Scharpoord, 050/630.430. (niet online)  

 

        
 

Vanaf de late 2de eeuw na Chr. was de Noordzee- en Kanaalregio 

regelmatig het decor voor aanvallen van over zee, politieke 

crisissen, hervormingen van het leger, Germaanse invallen en 

veranderende verdedigingsstrategieën van het Romeinse Rijk. Als 

reactie werden langs de Britse en Gallische kusten forten 

opgericht, ook in onze regio. 
 

Sofie Vanhoutte neemt jullie mee naar één van die forten, het 

Romeins castellum van Oudenburg, dat onze kustregio domineerde 

van de late 2de tot de vroege 5de eeuw na Chr. Als het enige 

gekende Romeinse stenen fort in Vlaanderen staat het belang van 

deze site ook voor de ruimere regio buiten kijf.  



 4 

 

Verslag: Sint-Guthago en de anderen.           

De Vlaamse hagiografen 10de-12de eeuw 
 

Zo’n dertig dapperen trotseerden de vroege winterprik om op 23 

november te komen luisteren naar een voordracht over heiligen. De 

lezing peilde naar de oorsprong van onze kring. Sint-Guthago werd 

gesticht door René De Keyser in Oostkerke in 1959, n.a.v. de viering 

van 800 jaar heiligverklaring van Sint-Guthago. René wist al van kleins 

af dat je Guthago o.m. moest aanroepen als je zat met maagzweren of 

‘rode loop’ (d.i. dysenterie, diarree met bloedsporen); de Heilige was 

immers goed gekend in Oostkerke want hij was er gestorven. Jaarlijks 

ging op 3 juli zelfs een ommegang door omdat hij op die dag in 1159 

heilig werd verklaard. Die feestdag, werd verplaatst naar de 2de zondag 

van juli, wat meteen de grote kermis was. In de 16de en 17de eeuw 

was de kerk versierd met lis en meien, terwijl de kermisvaan op de 

toren stak. Men voerde dan ook een esbattement (= mysteriespel) op, 

eerst in de kerk, later buiten. De beiaard met 3 klokken werd geluid en 

de mis werd gedaan op het Sint-Kwintensaltaar.   

 

Over die obscure heilige wilden we meer weten: wie was hij en hoe 

paste zijn levensverhaal in de religie van de samenleving uit de vroege 

en volle middeleeuwen? Dat kwam ter sprake in onze 

bestuursvergadering en Noël Geirnaerts, de voormalige stadsarchivaris 

van Brugge wist dat Jeroen Deploige een doctoraatsthesis had gemaakt 

over hagiografische propaganda en heiligenverering in Zuidelijke 

Nederlanden tussen de 10de en de 13de eeuw.  

 

Jeroen Deploige, die aan de universiteiten van Gent en Poitiers 

studeerde, is gewoon hoogleraar, professor in de volksmond,  

middeleeuwse geschiedenis aan de Universiteit Gent. Hij doceert 

socioculturele geschiedenis van Noordwest-Europa in de 

middeleeuwen. En geeft ook de vakken publieksgeschiedenis, waarbij 

de studenten leren hoe ze hun wetenschappelijke kennis naar het grote 



 5 

publiek overbrengen; historische narratologie, de analyse van verhalen 

en verhalende bronnen en ook het vak historische antropologie. Dit 

laatste vak onderzoekt sociale identiteiten en hun uitdrukking in de 

middeleeuwen. 

 

Dat is zijn belangrijkste onderzoeksveld: hij bestudeert  hoe in de 10-

12de eeuw, de volle middeleeuwen, de verschillende  geledingen van 

de maatschappij hun identiteit vormgaven: de adel profileerde zich als 

ridder, de clerus identificeerde zich in de verschillende kloosterordes of 

als wereldlijke geestelijkheid en in de derde stand maten de inwoners 

van de nieuwe steden zich een volledig nieuwe identiteit aan als 

burgers. Het zelfbeeld van de landbouwers, het gros van de bevolking, 

is bij gebrek aan bronnen moeilijk te bestuderen. 

 

Een tweede onderzoeksveld is de sociaalhistorische betekenis van 

verhalen. Daarvoor gebruikt hij methodes uit de filologie. In een derde 

onderzoeksveld maakt hij antropologische casestudies rond thema’s 

zoals emoties, visioenen en religieuze rituelen in de middeleeuwen. 

 

Professor Deploige is tenslotte ook actief in digitalisering. Van bv.  

verhalende bronnen: hij was betrokken bij grote databankproject 

Narrative Sources met alle middeleeuwse verhalende bronnen uit de 

Lage Landen en hij vertegenwoordigt de UGent in de Time Machine 

Organisation, een repertorium van alle oorkonden van de Zuidelijke 

Nederlanden tot 1250. 

 

Jeroen Deploige startte de lezing met de afbakening van zijn 

studieobject in tijd en ruimte: van de late tiende eeuw tot het midden 

van de twaalfde eeuw, als in 1160 de Gregoriaanse hervorming, 

waarover later meer, plaatsvindt. De periode begint met de 

verbrokkeling van het Rijk van Karel de Grote, die in 800 tot keizer 

gekroond werd. Zijn zoon Lodewijk de Vrome hield zijn Rijk nog heel, 

maar diens zonen verdeelden het in drie. Nadien verbrokkelde het nog 

meer, niet in het minst door de komst van de Vikingen.  



 6 

In onze contreien ontstond het graafschap Vlaanderen. Vanuit het 

Brugse breidde het sterk zuidwaarts uit ten koste van het Franse 

kroondomein: Rijsel en zelfs Dowaai werden Vlaams. Bovendien staken 

de Vlaamse graven in de elfde eeuw ook de Schelde over en 

veroverden het Land van Aalst dat deel uitmaakte van het Heilig 

Roomse Rijk. Het werd dan ook Rijks-Vlaanderen genoemd, t.o.v. 

Kroon-Vlaanderen. De periode eindigt eind twaalfde eeuw als de 

Franse koning Philips-August het zuidelijke deel van Vlaanderen 

herovert.  

 
 

Merkwaardig is dat in heel dat gebied er maar één bisschop zetelde en 

dan nog wel redelijk zuidelijk in Doornik (en Terwaan aan de linkeroever 

van de IJzer). Die had weinig macht; de grote machthebbers waren in 

Vlaanderen dan ook de graaf en de steden die in die 10de-12de eeuw 

ontstonden en in de 13de eeuw een enorme expansie zouden kennen.  



 7 

 
 

Heiligen waren de miles Christi (de soldaten van Christus): helden die 

Zijn voorbeeld volgden, volgens het evangelie leefden en mirakels 

verrichtten. Bovendien waren ze de bemiddelaars tussen het wereldlijke 

en het goddelijke.  



 8 

In de vroege middeleeuwen werd geen onderscheid gemaakt tussen 

zalig (beatus) en heilig (sanctus). Pas vanaf de 10de eeuw moest men 

meerdere mirakels hebben verricht om als heilige te worden erkend. 

Sinds de contrareformatie in de 16de eeuw kan enkel de paus de 

wonderen erkennen, maar voordien had de bisschop ook dat recht. Die 

erkenning werd op een klein briefje geschreven en in de reliekhouder 

gestopt bij een deel van het lichaam van een heilige. In bronnen werd 

minutieus vermeld hoe na de dood zijn lichaam versneden werd en de 

delen werden verkocht of geschonken. In Harelbeke bewaart men een 

eenvoudig schrijn met de relieken van Bertulfin, een  heilige die in de 

8ste eeuw de lokale abdij stichtte. In het Brugse Sint-Janshospitaal kan 

je het prachtige Ursulaschrijn bewonderen. Memling schilderde er de 

legende van de 11.000 maagden die het gevolg uitmaakten van de 

heilige Ursula op. In de eerste bron werd verteld dat niet 11.000, maar 

wel 11 maagden Ursula volgden. Dat werd wellicht opzettelijk verkeerd 

vertaald om meer botten te kunnen verkopen.  

 

Er kan een onderscheid gemaakt worden tussen heiligen die in grote 

delen van Europa vereerd werden, zoals Ursula en lokale heiligen als 

Bertulfin. De verjaardag van een heilige is niet zijn geboortedatum op 

aarde, maar wel zijn sterfdag, als hij geboren wordt in het hiernamaals. 

Vanaf de volle middeleeuwen (10de -12de eeuw) worden er ook heiligen 

aanbeden voor bepaalde kwalen of door beroepsgroepen, maar 

voordien waren ze enkel gebonden aan een bepaalde plaats. Vandaar 

het belang van bedevaartsoorden en het bezit van relieken.   

 

De bronnen voor historici zijn velerlei. De hagiografieën beschrijven de 

levensverhalen en de mirakels na de dood, de verspreiding van zijn 

relieken, … Een tweede soort bronnen zijn de martyrologia. Dat zijn 

lijsten van erkende heiligen. De eerste werd opgenomen in het Edict 

van Milaan uit 313 n. Chr.. In de middeleeuwen werden de lijsten 

aangevuld, maar in de contrareformatie werden er veel fictieve 

middeleeuwse heiligen uit de officiële lijst geschrapt.  

 



 9 

Het profiel van de heiligen evolueerde met de cultuurgeschiedenis. Tot 

313, toen het Edict van Milaan de vervolgingen beëindigde, spreekt 

men van de martelaren omdat de eerste Christenen hun geloof met de 

marteldood bekochten. Zo werd Laurentius gegrild en bijgevolg is zijn 

attribuut, waarmee hij steevast afgebeeld wordt, een rooster. Barbara’s 

attribuut is een toren omdat ze door haar vader in een toren werd 

opgesloten nadat ze geweigerd had te trouwen met een heiden.  

 

Toen eind 4de eeuw het Christendom staatsgodsdienst werd, moest 

men heiligheid verdienen door boetedoening. Zij worden de belijders 

genoemd. In het oosten trokken kluizenaars de woestijn in, zoals 

Antonius van Egypte. Hij leefde eerst in volledige afzondering en 

ascese, maar trok volgelingen aan. Dat bracht rijkdom en vrouwen mee. 

Vandaar de verlokkingen van de Heilige Antonius. Hij wordt beschouwd 

als de eerste grote woestijnmonnik en de “vader van het kloosterleven” 

omdat hij een regel opstelde voor zijn gemeenschap.  

 

In de vroege middeleeuwen, was er - na de neergang van het 

Romeinse Rijk en de invallen van de Germanen - tijdens de 

Merovingers in de 7de-8ste eeuw, in onze contreien een tweede 

missionering vanuit Rome, maar ook vanuit Ierland, dat nooit deel had 

uitgemaakt van het Romeinse Rijk. Een typisch voorbeeld is Sint-

Amands die vanuit Aquitanië kwam. Zijn missiewerk verliep niet van een 

leien dakje want hij werd door de heidenen herhaaldelijk in de Schelde 

gegooid, maar hij kon telkens miraculeus aan de verdrinkingsdood 

ontsnappen. 

 

De Karolingers, meer bepaald Lodewijk de Vrome (778 tot 840 n. Chr.) 

gebruikten hun politieke macht om het probleem van wildgroei van 

heiligen op te lossen met een verbod om nieuwe heiligen te aanroepen 

en een nieuw martyrologium op te stellen.     

 

Vóór het jaar 1000 waren de relieken het onderwerp van de 

hagiografieën. In Gent was er een vete tussen de Sint-Pietersabdij op 

de Blandijnberg en de Sint-Baafsabdij nabij de samenvloeiing van Leie 



 10 

en Schelde. Beide waren rond 630 gesticht door Sint-Amandus. Ze 

groeiden uit tot twee benedictijnse centra met koninklijke steun. Hun 

domeinen overlapten, wat spanningen veroorzaakte. Onder Lodewijk de 

Vrome verschenen de eerste betrouwbare bronnen die beide abdijen 

apart vermeldden. De rivaliteit om relieken en prestige werd duidelijk. In 

de 9de–10de eeuw werden beide abdijen zwaar beschadigd door de 

Noormannen, Sint-Baafs werd zelfs volledig vernietigd, maar ze 

herstelden zich. De concurrentie om macht en inkomsten bleef. Elke 

abdij wou de oudste zijn met de relieken van zeer oude heiligen 

verbonden aan hun abdij. De hagiografen van Sint-Baafs beschreven in 

de 10de eeuw het leven van hun eerste abt, Landualdis die in de 7de 

eeuw mirakels verrichtte. 

 

In Brugge werd de grafelijke administratie uitgevoerd door seculiere 

kanunniken die belangrijk waren omdat zij in het bezit waren van de 

relieken van Sint-Donaas, de bisschop van Reims uit de 4de eeuw. Om 

hem nog belangrijker te maken schreven de hagiografen dat hij de 

marteldood stierf, maar feitelijk stierf hij een natuurlijke dood. Pure 

propaganda dus. 

 

Na 1000 beschreven de hagiografen heiligen die niet alleen uit een ver 

verleden, maar ook van adellijke afkomst waren. Dat houdt verband met 

de riddercultuur die in de 11de eeuw ontstaat. Zo was Livinus volgens 

een hagiograaf van Sint-Baafs, een Ierse missionaris uit de 7de eeuw 

van koninklijke bloede. De Sint-Pietersabdij kon dan weer uitpakken 

met relieken van Amalberga. Haar hagiografie leest als een roman. 

Amalberga stamde waarschijnlijk uit het huis der Pippiniden, een 

Frankische adellijke familie die o.m. Pepijn de Korte voortbracht. Ze 

werd opgevoed door haar tante Landrada, abdis van Munsterbilzen in 

Limburg, en trad daar in als benedictines. Ze werd ten huwelijk 

gevraagd door Karel Martel of later zelfs door Karel de Grote, die een 

beer versloeg om haar te krijgen, maar zij ontsnapte en vluchtte door de 

Lage Landen. Toen hij haar uiteindelijk te pakken kreeg, stribbelde ze 

zo erg tegen dat hij haar arm brak. Daarop besefte Karel dat hij te ver 

was gegaan en liet haar gaan. Rond 770 vestigde ze zich in Temse, 



 11 

waar ze een kerk liet bouwen en waar ze ook als maagd stierf. Ze werd 

aanbeden bij o.m. pijnlijke schouders en armen. Later bleek dat het hele 

verhaal verzonnen was. 

 

Ook het verblijf van belangrijke tijdgenoten in hun klooster moest 

bijdragen tot het prestige van de abdij. Hagiografen uit de Sint-

Pietersabdij beroemden zich in erop dat de heilige Dunston eind 10de 

eeuw een tijdje bij hen verbleef alvorens hij terug naar Engeland ging 

en aartsbisschop van Canterbury werd. De monniken van Sint-Baafs 

reageerden enkele jaren later met een nog straffer verhaal: een 

hagiografie vertelde over het verblijf van een pelgrim die bleek Sint-

Macarius te zijn, niemand minder dan de aartsbisschop van Antiochië, 

in Syrië, nabij het Heilig land.  

 

In 1080 voerde paus Gregorius een hervorming door waarbij de macht 

meer bij de paus gecentraliseerd werd en er meer discipline werd 

geëist. Het aantal sacramenten werd verhoogd van twee (Doop en 

Biecht) naar zeven (+ Vormsel, Eucharistie, Ziekenzalving, Wijding, en 

Huwelijk). Hierdoor kreeg de Kerk greep op alle fasen van het 

mensenleven.  



 12 

 



 13 

Voor het eerst worden ook eigentijdse leken, zelfs leken vrouwen, heilig 

verklaard. De Vita van Godelieve van Gistel vertelt over een vrome 

vrouw die door haar schoonfamilie wordt vernederd, gepest en zelfs 

gewurgd; om het op een natuurlijke verdrinking te doen lijken wordt ze 

in een waterput gegooid. Godelieve wordt steevast afgebeeld met haar 

wurgdoek om de hals. 

 

De heiligverklaring van graaf Karel de Goede is een ander voorbeeld 

van het nieuwe profiel: een tijdgenoot en een leek. Over zijn moord in 

1127 schreef Galbert van Brugge een ooggetuigenverslag. Minder 

gekend is de hagiografie van Walter van Terwaan met als thema de 

goede vorst die de marteldood sterft. Ook de politiek van het 

handhaven van de godsvrede vindt haar neerslag in hagiografieën. [In 

de middeleeuwen betekende godsvrede (Pax Dei) een door de kerk 

afgekondigde heilige wapenstilstand: een verbod op geweld tegen 

bepaalde personen (zoals geestelijken, vrouwen, kinderen, pelgrims, 

boeren) of op bepaalde tijden (zondagen, feestdagen, advent, vasten). 

Het was een poging van de kerk om de eindeloze twisten van feodale 

heren in te perken.] Zo kwam ridder Arnulf van  Oudenberg in de 11de 

eeuw tot inkeer en werd kluizenaar en later bisschop. Als beloning werd 

hij  heilig verklaard en kreeg ook hij zijn hagiografie.    

 

Jeroen Deploige sloot zijn lezing af met Sint-Guthago; een heilige 

waarover hij nog nooit had gehoord en hij op onze vraag leerde kennen. 

Hij startte zijn zoektocht bij artikels in Biekorf uit de jaren 1920 en Rond 

de poldertorens en deelde zijn bevindingen in chronologische volgorde 

mee.  

 

De oudste vermelding dateert van 1400. De rekeningen van Oostkerke 

vermelden een uitgavepost om de relieken van Sint-Guthago van 

Oostkerke naar Damme en terug te brengen.                                                  

 

In de 16de eeuw vermeldde Johannes Molanus, humanist en 

propagandist van de contrareformatie, Sint-Guthago in zijn 

hagiografische werken, maar hij was kritisch: hij beschouwde Guthago 



 14 

als een legendarische of twijfelachtige heilige en plaatste hem in de 

categorie van lokale figuren zonder stevige historische basis. De 

legende vertelde dat Guthago een Ierse prins of missionaris was 

geweest, die in de 7de–8ste eeuw naar Vlaanderen kwam en in 

Oostkerke begraven werd. Volgens de legende reisde hij met gezellen 

Guillo en Guidulph en werd later als heilige vereerd, maar er zijn geen 

eigentijdse bronnen. Molanus beschouwt Guthago niet als een officieel 

erkende heilige, maar als een fictieve of lokale cultusfiguur. Molanus’ 

werk was een poging om zulke namen te onderscheiden van de 

canonieke heiligen. Guthago bleef in Oostkerke en de Westhoek 

voortleven als een plaatselijke heilige, maar kreeg geen officiële status 

in de universele kerk. Molanus merkte bovendien op dat de 

Oostkerkenaren oneerbiedig omgingen met Guthago’s relieken. 

 

Tijdens de beeldenstorm werd de kerk vernield en de relieken geroofd. 

Via de bisschop van Brugge kwam er in de 17de eeuw een tand terug 

naar Oostkerke en had Oostkerke dus weerom een reliek. Sanderus 

schreef midden 17de eeuw in zijn Flandria illustrata de geschriften van 

Molanus over mits enkele wijzigingen: Guthago was een Schotse prins 

i.p.v. een koning uit Scotia, waarmee Ierland werd bedoeld. 

 

In de tweede helft 17de eeuw werd op het hoofdaltaar van de kerk een 

anoniem schilderij geplaatst met links de H. Guthago in een rijke mantel 

boven een bruin kleed; aan zijn voeten een koningskroon, scepter, 

wapen van Schotland, evenals wortelen en rapen die verwijzen naar 

zijn kluizenaarsleven; voor hem een engeltje met een korf bloemen. 

Achter hem staat de H. Blasius, één der veertien Noodhelpers; een 

engeltje houdt zijn bisschopsstaf en zijn iconografisch attribuut, een 

ijzeren kaarderskam waarmee hij gemarteld werd; omheen de heilige 

vier engeltjes met de martelaarskroon en palm, een typisch symbool 

voor de martelheiligen. Rechts staat Sint-Kwinten, heilige van 

Vermandois en patroon van de kerk: de abdij van Saint-Quentin-en- 

Vermandois was de tiendenheffer van de uitgestrekte parochie 

Oostkerke; gekleed als diaken, draagt hij in de hand de martelaarspalm; 

voor hem een engeltje met kroon en twee lange nagels, een verwijzing 



 15 

naar zijn marteling waarbij ijzeren stangen door zijn hoofd en schouders 

en onder zijn nagels gedreven werden. Op het borduursel staat het 

wapen van Oostkerke en In de lucht verschijnen God de Vader met een 

lange bruine baard en de H. Geest in de vorm van een duif. 

 



 16 

Sint-Guthago, Blasius en Quintinus, anoniem, 2de helft 17de eeuw. 

 

Bij de Bollandisten, een onderafdeling van de Jezuïeten, die een 

repertorium van heiligenlevens, de Acta Sanctorum, opstellen, wordt 

Guthago een missionaris i.p.v. enkel een pelgrim. In de 19de eeuw 

schrijft Kervyn de Lettenhove dat Guthago een legendarische Ierse 

missionaris was. 

 

Desalniettemin beschouwt René De Keyser in het eerste nummer van 

ons heemkundig tijdschrift in 1959 hem als een deels fictief en dus ook 

deels non-fictieve heilige. Volgens De Keyzer had hij daadwerkelijk 

deelgenomen aan de kerstening van de streek. Hij kwam vanuit Ierland 

via Knokke bij Boekhoute aan en begon daar te bekeren op domeinen 

van de Gentse Sint-Pietersabdij. Die hadden ook heernissen, 

schapenweiden op schorrenvlaktes, in Oostkerke en zo kwam Guthago 

hier terecht veronderstelde René De Keyser.   

 

Tot slot kwamen er nog enkele gevatte vragen uit het aandachtige 

publiek. Zoals wat vonden de gelovigen van de vete tussen de twee 

Gentse abdijen? Daarover hebben we bij gebrek aan bronnen geen 

idee. Wel steekt Isengrimus, een satirisch Latijns dierenepos uit de 

12de eeuw, de draak met de twistende monniken.    

 

 

Verslag Caroline Terryn 

 

 

                   

 

 

 

 

 

 

 

 



 17 

 

Wereldsteden van de Lage Landen. 

Stadsgeschiedenis van Nederland en 

België 
 

Een prachtig geïllustreerde uitgave over de rijke internationale 

geschiedenis van Nederlandse en Belgische steden, van de hand 

van meer dan vijftig tophistorici. 

 

Steden: ze bruisen van economische dynamiek, vormen het 

kloppend hart van culturele ontwikkeling en zijn dé plek waar 

mensen en ideeën samenkomen. De stad vormt een knooppunt 

van verbindingen met de rest van de wereld – en juist dat maakt 

steden zo interessant. In Wereldsteden van de Lage Landen 

vertellen Nederlandse en Belgische historici over vijftig steden die 

bij uitstek een ‘wereldstad’ waren. Klein of groot, beroemd of 

vergeten, oud of nieuw, in dit verrassende boek wordt duidelijk hoe 

Nederlandse en Belgische steden internationale vervlechtingen 

hebben belichaamd en bevorderd. Zo was Brugge in de vijftiende 

eeuw internationaal toonaangevend voor de schilderkunst. De 

jeneverhandel van Schiedam was direct verbonden met de 

slavenhandel in West-Afrika. Kamerijk en Atrecht waren al in de 

twaalfde eeuw hotspots voor religieuze dissidenten uit heel Europa. 

En de bouw van Almere was onderdeel van een internationale 

architectonische revolutie. Stuk voor stuk bieden de mini-

geschiedenissen in dit boek een onderhoudende en leerzame kijk 

op zowel de historische als hedendaagse werkelijkheid. 

 

 

 

 



 18 

 
 



 19 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 20 

 
 

Op 22 maart spreekt Jonas Roelens over sodomie …  

 


