A,
bpost

PB-PP
BELGIE(N)-BELGIQUE

Sint-Guthago Tijdingen
Mededelingenblad van de
Geschiedkundige Kring van de Zwinstreek

Sint-Guthago
Nr. 573 P209467 februari 2026

Lidmaatschapsbijdrage Belgié : 25 euro op rekening : IBAN BE82 8601 0615 5768;
BIC code: SPAABE22 (Centea). Lidmaatschapsbijdrage buitenland : 30 euro.

Uitgever : Fons Theerens, Jan Devischstraat 109, 8300 Knokke-Heist

Postkantoor van afgifte: 8300 Knokke-Heist 1

Het mededelingenblad hoort bij Rond de poldertorens, het ledenblad van Sint-Guthago,
en verschijnt maandelijks behalve in januari, juli, augustus en december.



Geschiedkundige Kring Sint-Guthago

van de Zwinstreek
Lid van Heemkunde West-Vlaanderen vzw

Maatschappelijke zetel : Fons Theerens, Jan Devischstraat 109,
8300 Knokke-Heist
Correspondentieadres : Johan Deckers, De Terp 8, 8301 Knokke-Heist

Het Bestuur :
Erevoorzitters :
Frangois baron van der Elst, Spegelsweg 2, 8340 Oostkerke

Voorzitter :
Caroline Terryn, Kasteelstraat 69, 8340 Moerkerke, tel 0495 12 45 29
caroline.terryn@telenet.be
Secretaris :
Fons Theerens*, Jan Devischstraat 109, 8300 Knokke, tel (050) 625309
fons.theerens@knokke-heist.eu
Penningmeesteres :
Nicole Vanden Weghe, Vissersstraat 22, 8340 Moerkerke, tel (050) 500180
nicole.vanden.weghe@skynet.be

Hoofdredacteur Rond de Poldertorens :
Noél Geirnaert*, Hugo Verrieststraat 5, 8000 Brugge, tel. (050) 336940
famgeirnaert@skynet.be
Leden :
Etienne Decaluwé, Keuvelhoekstraat 54, 8300 Knokke, (050) 601023
etienne.decaluwe@gmail.com
Johan Deckers, De Terp 8, 8301 Knokke-Heist, tel 0487 907771
johan.deckers@skynet.be
Thomas Hoeberigs, Westkapelsesteenweg 71, 8380 Dudzele, tel 0474 597158
thomas.hoeberigs@knokke-heist.be
Jan Hutsebaut, Berg 59, 9950 Waarschoot; jan.hutsebaut@damme.be
Jan Kamoen*, Vissersstraat 22, 8340 Moerkerke, tel (050) 500180
jankamoen@skynet.be
Jan Tilleman, Kleine Molenstraat 1A, 8380 Dudzele, tel 050 604135
jan.tileman@telenet.be

* Zijn tevens lid van de redactieraad Rond de Poldertorens en St.-Guthago Tijdingen


mailto:jan.tilleman@telenet.be

Lezing: Het Romeins castellum van
Oudenburg. Van unieke opgraving tot
nieuwe inzichten in een grenszone van het
Romeinse Rijk

Wanneer : zondag 22 februari 2026 om 10 u.

Waar : Hoofdbibliotheek Scharpoord, Maxim Willemspad 1, 8300
Knokke-Heist. Parkeerplaat verplicht.

Reserveren : Uitbalie Scharpoord, 050/630.430. (niet online)

Vanaf de late 2de eeuw na Chr. was de Noordzee- en Kanaalregio
regelmatig het decor voor aanvallen van over zee, politieke
crisissen, hervormingen van het leger, Germaanse invallen en
veranderende verdedigingsstrategieén van het Romeinse Rijk. Als
reactie werden langs de Britse en Gallische kusten forten
opgericht, ook in onze regio.

Sofie Vanhoutte neemt jullie mee naar één van die forten, het
Romeins castellum van Oudenburg, dat onze kustregio domineerde
van de late 2de tot de vroege 5de eeuw na Chr. Als het enige
gekende Romeinse stenen fort in Vlaanderen staat het belang van
deze site ook voor de ruimere regio buiten Kijf.



Verslag: Sint-Guthago en de anderen.
De Vlaamse hagiografen 10de-12de eeuw

Zo'n dertig dapperen trotseerden de vroege winterprik om op 23
november te komen luisteren naar een voordracht over heiligen. De
lezing peilde naar de oorsprong van onze kring. Sint-Guthago werd
gesticht door René De Keyser in Oostkerke in 1959, n.a.v. de viering
van 800 jaar heiligverklaring van Sint-Guthago. René wist al van kleins
af dat je Guthago o.m. moest aanroepen als je zat met maagzweren of
‘rode loop’ (d.i. dysenterie, diarree met bloedsporen); de Heilige was
immers goed gekend in Oostkerke want hij was er gestorven. Jaarlijks
ging op 3 juli zelfs een ommegang door omdat hij op die dag in 1159
heilig werd verklaard. Die feestdag, werd verplaatst naar de 2de zondag
van juli, wat meteen de grote kermis was. In de 16de en 17de eeuw
was de kerk versierd met lis en meien, terwijl de kermisvaan op de
toren stak. Men voerde dan ook een esbattement (= mysteriespel) op,
eerst in de kerk, later buiten. De beiaard met 3 klokken werd geluid en
de mis werd gedaan op het Sint-Kwintensaltaar.

Over die obscure heilige wilden we meer weten: wie was hij en hoe
paste zijn levensverhaal in de religie van de samenleving uit de vroege
en volle middeleeuwen? Dat kwam ter sprake in onze
bestuursvergadering en Noél Geirnaerts, de voormalige stadsarchivaris
van Brugge wist dat Jeroen Deploige een doctoraatsthesis had gemaakt
over hagiografische propaganda en heiligenverering in Zuidelijke
Nederlanden tussen de 10% en de 13% eeuw.

Jeroen Deploige, die aan de universiteiten van Gent en Poitiers
studeerde, is gewoon hoogleraar, professor in de volksmond,
middeleeuwse geschiedenis aan de Universiteit Gent. Hij doceert
socioculturele  geschiedenis van  Noordwest-Europa in de
middeleeuwen. En geeft ook de vakken publieksgeschiedenis, waarbij
de studenten leren hoe ze hun wetenschappelijke kennis naar het grote



publiek overbrengen; historische narratologie, de analyse van verhalen
en verhalende bronnen en ook het vak historische antropologie. Dit
laatste vak onderzoekt sociale identiteiten en hun uitdrukking in de
middeleeuwen.

Dat is zijn belangrijkste onderzoeksveld: hij bestudeert hoe in de 10-
12de eeuw, de volle middeleeuwen, de verschillende geledingen van
de maatschappij hun identiteit vormgaven: de adel profileerde zich als
ridder, de clerus identificeerde zich in de verschillende kloosterordes of
als wereldlijke geestelijkheid en in de derde stand maten de inwoners
van de nieuwe steden zich een volledig nieuwe identiteit aan als
burgers. Het zelfbeeld van de landbouwers, het gros van de bevolking,
is bij gebrek aan bronnen moeilijk te bestuderen.

Een tweede onderzoeksveld is de sociaalhistorische betekenis van
verhalen. Daarvoor gebruikt hij methodes uit de filologie. In een derde
onderzoeksveld maakt hij antropologische casestudies rond thema'’s
zoals emoties, visioenen en religieuze rituelen in de middeleeuwen.

Professor Deploige is tenslotte ook actief in digitalisering. Van bv.
verhalende bronnen: hij was betrokken bij grote databankproject
Narrative Sources met alle middeleeuwse verhalende bronnen uit de
Lage Landen en hij vertegenwoordigt de UGent in de Time Machine
Organisation, een repertorium van alle oorkonden van de Zuidelijke
Nederlanden tot 1250.

Jeroen Deploige startte de lezing met de afbakening van zijn
studieobject in tijd en ruimte: van de late tiende eeuw tot het midden
van de twaalfde eeuw, als in 1160 de Gregoriaanse hervorming,
waarover later meer, plaatsvindt. De periode begint met de
verbrokkeling van het Rijk van Karel de Grote, die in 800 tot keizer
gekroond werd. Zijn zoon Lodewijk de Vrome hield zijn Rijk nog heel,
maar diens zonen verdeelden het in drie. Nadien verbrokkelde het nog
meer, niet in het minst door de komst van de Vikingen.



In onze contreien ontstond het graafschap Vlaanderen. Vanuit het
Brugse breidde het sterk zuidwaarts uit ten koste van het Franse
kroondomein: Rijsel en zelfs Dowaai werden Vlaams. Bovendien staken
de Vlaamse graven in de elfde eeuw ook de Schelde over en
veroverden het Land van Aalst dat deel uitmaakte van het Heilig
Roomse Rijk. Het werd dan ook Rijks-Vlaanderen genoemd, t.o.v.
Kroon-Vlaanderen. De periode eindigt eind twaalfde eeuw als de
Franse koning Philips-August het zuidelijke deel van Vlaanderen

herovert.
AN ) \FQ
O AW
0t S
O Nieuwpoort -;}Brugge
Land
Duinkerken, Gr. Vlaanderen, ,,, waas

PoperingeQ Oleper
OKassel

42 Vvan Aalst

a8
0

iP‘ﬁ

ORijsel

BouvinesO

Orchies
(o]

PevelenbergQ
Sint-Amand<2-* .

|-|i—‘."|e \ —

Gr. renegouwen

ﬂrtesié

N

| Y\
— ~ V-
Merkwaardig is dat in heel dat gebied er maar één bisschop zetelde en
dan nog wel redelijk zuidelijk in Doornik (en Terwaan aan de linkeroever
van de lJzer). Die had weinig macht; de grote machthebbers waren in
Vlaanderen dan ook de graaf en de steden die in die 10%-12% eeuw
ontstonden en in de 13% eeuw een enorme expansie zouden kennen.



OSNABRUCK
=

o“o

BISDOMMEN
IN DE NEDERLANDEN
VOOR 1559

AMIENS

NOYON' LAON
REIMS

Heiligen waren de miles Christi (de soldaten van Christus): helden die
Zijn voorbeeld volgden, volgens het evangelie leefden en mirakels
verrichtten. Bovendien waren ze de bemiddelaars tussen het wereldlijke
en het goddelijke.



In de vroege middeleeuwen werd geen onderscheid gemaakt tussen
zalig (beatus) en heilig (sanctus). Pas vanaf de 10% eeuw moest men
meerdere mirakels hebben verricht om als heilige te worden erkend.
Sinds de contrareformatie in de 16% eeuw kan enkel de paus de
wonderen erkennen, maar voordien had de bisschop ook dat recht. Die
erkenning werd op een klein briefje geschreven en in de reliekhouder
gestopt bij een deel van het lichaam van een heilige. In bronnen werd
minutieus vermeld hoe na de dood zijn lichaam versneden werd en de
delen werden verkocht of geschonken. In Harelbeke bewaart men een
eenvoudig schrijn met de relieken van Bertulfin, een heilige die in de
8% eeuw de lokale abdij stichtte. In het Brugse Sint-Janshospitaal kan
je het prachtige Ursulaschrijn bewonderen. Memling schilderde er de
legende van de 11.000 maagden die het gevolg uitmaakten van de
heilige Ursula op. In de eerste bron werd verteld dat niet 11.000, maar
wel 11 maagden Ursula volgden. Dat werd wellicht opzettelijk verkeerd
vertaald om meer botten te kunnen verkopen.

Er kan een onderscheid gemaakt worden tussen heiligen die in grote
delen van Europa vereerd werden, zoals Ursula en lokale heiligen als
Bertulfin. De verjaardag van een heilige is niet zijn geboortedatum op
aarde, maar wel zijn sterfdag, als hij geboren wordt in het hiernamaals.
Vanaf de volle middeleeuwen (10% -12% eeuw) worden er ook heiligen
aanbeden voor bepaalde kwalen of door beroepsgroepen, maar
voordien waren ze enkel gebonden aan een bepaalde plaats. Vandaar
het belang van bedevaartsoorden en het bezit van relieken.

De bronnen voor historici zijn velerlei. De hagiografieén beschrijven de
levensverhalen en de mirakels na de dood, de verspreiding van zijn
relieken, ... Een tweede soort bronnen zijn de martyrologia. Dat zijn
lijsten van erkende heiligen. De eerste werd opgenomen in het Edict
van Milaan uit 313 n. Chr.. In de middeleeuwen werden de lijsten
aangevuld, maar in de contrareformatie werden er veel fictieve
middeleeuwse heiligen uit de officiéle lijst geschrapt.



Het profiel van de heiligen evolueerde met de cultuurgeschiedenis. Tot
313, toen het Edict van Milaan de vervolgingen beéindigde, spreekt
men van de martelaren omdat de eerste Christenen hun geloof met de
marteldood bekochten. Zo werd Laurentius gegrild en bijgevolg is zijn
attribuut, waarmee hij steevast afgebeeld wordt, een rooster. Barbara’s
attribuut is een toren omdat ze door haar vader in een toren werd
opgesloten nadat ze geweigerd had te trouwen met een heiden.

Toen eind 4% eeuw het Christendom staatsgodsdienst werd, moest
men heiligheid verdienen door boetedoening. Zij worden de belijders
genoemd. In het oosten trokken kluizenaars de woestijn in, zoals
Antonius van Egypte. Hij leefde eerst in volledige afzondering en
ascese, maar trok volgelingen aan. Dat bracht rijkdom en vrouwen mee.
Vandaar de verlokkingen van de Heilige Antonius. Hij wordt beschouwd
als de eerste grote woestijnmonnik en de “vader van het kloosterleven”
omdat hij een regel opstelde voor zijn gemeenschap.

In de vroege middeleeuwen, was er - na de neergang van het
Romeinse Rijk en de invallen van de Germanen - tijdens de
Merovingers in de 7%-8% eeuw, in onze contreien een tweede
missionering vanuit Rome, maar ook vanuit lerland, dat nooit deel had
uitgemaakt van het Romeinse Rijk. Een typisch voorbeeld is Sint-
Amands die vanuit Aquitanié kwam. Zijn missiewerk verliep niet van een
leien dakje want hij werd door de heidenen herhaaldelijk in de Schelde
gegooid, maar hij kon telkens miraculeus aan de verdrinkingsdood
ontsnappen.

De Karolingers, meer bepaald Lodewijk de Vrome (778 tot 840 n. Chr.)
gebruikten hun politieke macht om het probleem van wildgroei van
heiligen op te lossen met een verbod om nieuwe heiligen te aanroepen
en een nieuw martyrologium op te stellen.

Véoér het jaar 1000 waren de relieken het onderwerp van de
hagiografieén. In Gent was er een vete tussen de Sint-Pietersabdij op
de Blandijnberg en de Sint-Baafsabdij nabij de samenvloeiing van Leie



en Schelde. Beide waren rond 630 gesticht door Sint-Amandus. Ze
groeiden uit tot twee benedictijnse centra met koninklijke steun. Hun
domeinen overlapten, wat spanningen veroorzaakte. Onder Lodewijk de
Vrome verschenen de eerste betrouwbare bronnen die beide abdijen
apart vermeldden. De rivaliteit om relieken en prestige werd duidelijk. In
de 9de—10de eeuw werden beide abdijen zwaar beschadigd door de
Noormannen, Sint-Baafs werd zelfs volledig vernietigd, maar ze
herstelden zich. De concurrentie om macht en inkomsten bleef. Elke
abdij wou de oudste zijn met de relieken van zeer oude heiligen
verbonden aan hun abdij. De hagiografen van Sint-Baafs beschreven in
de 10% eeuw het leven van hun eerste abt, Landualdis die in de 7%
eeuw mirakels verrichtte.

In Brugge werd de grafelijke administratie uitgevoerd door seculiere
kanunniken die belangrijk waren omdat zij in het bezit waren van de
relieken van Sint-Donaas, de bisschop van Reims uit de 4% eeuw. Om
hem nog belangrijker te maken schreven de hagiografen dat hij de
marteldood stierf, maar feitelijk stierf hij een natuurlijke dood. Pure
propaganda dus.

Na 1000 beschreven de hagiografen heiligen die niet alleen uit een ver
verleden, maar ook van adellijke afkomst waren. Dat houdt verband met
de riddercultuur die in de 11% eeuw ontstaat. Zo was Livinus volgens
een hagiograaf van Sint-Baafs, een lerse missionaris uit de 7% eeuw
van koninklijke bloede. De Sint-Pietersabdij kon dan weer uitpakken
met relieken van Amalberga. Haar hagiografie leest als een roman.
Amalberga stamde waarschijnlijk uit het huis der Pippiniden, een
Frankische adellijike familie die o.m. Pepijn de Korte voortbracht. Ze
werd opgevoed door haar tante Landrada, abdis van Munsterbilzen in
Limburg, en trad daar in als benedictines. Ze werd ten huwelijk
gevraagd door Karel Martel of later zelfs door Karel de Grote, die een
beer versloeg om haar te krijgen, maar zij ontsnapte en vluchtte door de
Lage Landen. Toen hij haar uiteindelijk te pakken kreeg, stribbelde ze
zo erg tegen dat hij haar arm brak. Daarop besefte Karel dat hij te ver
was gegaan en liet haar gaan. Rond 770 vestigde ze zich in Temse,

10



waar ze een kerk liet bouwen en waar ze ook als maagd stierf. Ze werd
aanbeden bij o.m. pijnlijke schouders en armen. Later bleek dat het hele
verhaal verzonnen was.

Ook het verblijf van belangrijke tijdgenoten in hun klooster moest
bijdragen tot het prestige van de abdij. Hagiografen uit de Sint-
Pietersabdij beroemden zich in erop dat de heilige Dunston eind 10%
eeuw een tijdje bij hen verbleef alvorens hij terug naar Engeland ging
en aartsbisschop van Canterbury werd. De monniken van Sint-Baafs
reageerden enkele jaren later met een nog straffer verhaal: een
hagiografie vertelde over het verblijff van een pelgrim die bleek Sint-
Macarius te zijn, niemand minder dan de aartsbisschop van Antiochig,
in Syrié, nabij het Heilig land.

In 1080 voerde paus Gregorius een hervorming door waarbij de macht
meer bij de paus gecentraliseerd werd en er meer discipline werd
geéist. Het aantal sacramenten werd verhoogd van twee (Doop en
Biecht) naar zeven (+ Vormsel, Eucharistie, Ziekenzalving, Wijding, en
Huwelijk). Hierdoor kreeg de Kerk greep op alle fasen van het
mensenleven.

11



e . -y
S
S RN SR

v\‘

L~ SRS S
.




Voor het eerst worden ook eigentijdse leken, zelfs leken vrouwen, heilig
verklaard. De Vita van Godelieve van Gistel vertelt over een vrome
vrouw die door haar schoonfamilie wordt vernederd, gepest en zelfs
gewurgd; om het op een natuurlijke verdrinking te doen lijken wordt ze
in een waterput gegooid. Godelieve wordt steevast afgebeeld met haar
wurgdoek om de hals.

De heiligverklaring van graaf Karel de Goede is een ander voorbeeld
van het nieuwe profiel: een tijdgenoot en een leek. Over zijn moord in
1127 schreef Galbert van Brugge een ooggetuigenverslag. Minder
gekend is de hagiografie van Walter van Terwaan met als thema de
goede vorst die de marteldood sterft. Ook de politiek van het
handhaven van de godsvrede vindt haar neerslag in hagiografieén. [In
de middeleeuwen betekende godsvrede (Pax Dei) een door de kerk
afgekondigde heilige wapenstilstand: een verbod op geweld tegen
bepaalde personen (zoals geestelijken, vrouwen, kinderen, pelgrims,
boeren) of op bepaalde tijden (zondagen, feestdagen, advent, vasten).
Het was een poging van de kerk om de eindeloze twisten van feodale
heren in te perken.] Zo kwam ridder Arnulf van Oudenberg in de 11%
eeuw tot inkeer en werd kluizenaar en later bisschop. Als beloning werd
hij heilig verklaard en kreeg ook hij zijn hagiografie.

Jeroen Deploige sloot zijn lezing af met Sint-Guthago; een heilige
waarover hij nog nooit had gehoord en hij op onze vraag leerde kennen.
Hij startte zijn zoektocht bij artikels in Biekorf uit de jaren 1920 en Rond
de poldertorens en deelde zijn bevindingen in chronologische volgorde
mee.

De oudste vermelding dateert van 1400. De rekeningen van Oostkerke
vermelden een uitgavepost om de relieken van Sint-Guthago van
Oostkerke naar Damme en terug te brengen.

In de 16de eeuw vermeldde Johannes Molanus, humanist en

propagandist van de contrareformatie, Sint-Guthago in zijn
hagiografische werken, maar hij was kritisch: hij beschouwde Guthago

13



als een legendarische of twijfelachtige heilige en plaatste hem in de
categorie van lokale figuren zonder stevige historische basis. De
legende vertelde dat Guthago een lerse prins of missionaris was
geweest, die in de 7de-8ste eeuw naar Vlaanderen kwam en in
Oostkerke begraven werd. Volgens de legende reisde hij met gezellen
Guillo en Guidulph en werd later als heilige vereerd, maar er zijn geen
eigentijdse bronnen. Molanus beschouwt Guthago niet als een officieel
erkende heilige, maar als een fictieve of lokale cultusfiguur. Molanus’
werk was een poging om zulke namen te onderscheiden van de
canonieke heiligen. Guthago bleef in Oostkerke en de Westhoek
voortleven als een plaatselijke heilige, maar kreeg geen offici€le status
in de universele kerk. Molanus merkte bovendien op dat de
Oostkerkenaren oneerbiedig omgingen met Guthago’s relieken.

Tijdens de beeldenstorm werd de kerk vernield en de relieken geroofd.
Via de bisschop van Brugge kwam er in de 17% eeuw een tand terug
naar Oostkerke en had Oostkerke dus weerom een reliek. Sanderus
schreef midden 179 eeuw in zijn Flandria illustrata de geschriften van
Molanus over mits enkele wijzigingen: Guthago was een Schotse prins
I.p.v. een koning uit Scotia, waarmee lerland werd bedoeld.

In de tweede helft 179 eeuw werd op het hoofdaltaar van de kerk een
anoniem schilderij geplaatst met links de H. Guthago in een rijke mantel
boven een bruin kleed; aan zijn voeten een koningskroon, scepter,
wapen van Schotland, evenals wortelen en rapen die verwijzen naar
zijn Kkluizenaarsleven; voor hem een engeltie met een korf bloemen.
Achter hem staat de H. Blasius, één der veertien Noodhelpers; een
engeltje houdt zijn bisschopsstaf en zijn iconografisch attribuut, een
ljzeren kaarderskam waarmee hij gemarteld werd; omheen de heilige
vier engeltjies met de martelaarskroon en palm, een typisch symbool
voor de martelheiligen. Rechts staat Sint-Kwinten, heilige van
Vermandois en patroon van de kerk: de abdij van Saint-Quentin-en-
Vermandois was de tiendenheffer van de uitgestrekte parochie
Oostkerke; gekleed als diaken, draagt hij in de hand de martelaarspalm;
voor hem een engeltje met kroon en twee lange nagels, een verwijzing

14



naar zijn marteling waarbij ijzeren stangen door zijn hoofd en schouders
en onder zijn nagels gedreven werden. Op het borduursel staat het
wapen van Oostkerke en In de lucht verschijnen God de Vader met een
lange bruine baard en de H. Geest in de vorm van een duif.




Sint-Guthago, Blasius en Quintinus, anoniem, 2% helft 179 eeuw.

Bij de Bollandisten, een onderafdeling van de Jezuieten, die een
repertorium van heiligenlevens, de Acta Sanctorum, opstellen, wordt
Guthago een missionaris i.p.v. enkel een pelgrim. In de 19% eeuw
schrijfft Kervyn de Lettenhove dat Guthago een legendarische lerse
missionaris was.

Desalniettemin beschouwt René De Keyser in het eerste nummer van
ons heemkundig tijdschrift in 1959 hem als een deels fictief en dus ook
deels non-fictieve heilige. Volgens De Keyzer had hij daadwerkelijk
deelgenomen aan de kerstening van de streek. Hij kwam vanuit lerland
via Knokke bij Boekhoute aan en begon daar te bekeren op domeinen
van de Gentse Sint-Pietersabdij. Die hadden ook heernissen,
schapenweiden op schorrenvlaktes, in Oostkerke en zo kwam Guthago
hier terecht veronderstelde René De Keyser.

Tot slot kwamen er nog enkele gevatte vragen uit het aandachtige
publiek. Zoals wat vonden de gelovigen van de vete tussen de twee
Gentse abdijen? Daarover hebben we bij gebrek aan bronnen geen
idee. Wel steekt Isengrimus, een satirisch Latijns dierenepos uit de
12de eeuw, de draak met de twistende monniken.

Verslag Caroline Terryn

16



Wereldsteden van de Lage Landen.
Stadsgeschiedenis van Nederland en
Belgie

Een prachtig geillustreerde uitgave over de rijke internationale
geschiedenis van Nederlandse en Belgische steden, van de hand
van meer dan vijftig tophistorici.

Steden: ze bruisen van economische dynamiek, vormen het
kloppend hart van culturele ontwikkeling en zijn dé plek waar
mensen en ideeén samenkomen. De stad vormt een knooppunt
van verbindingen met de rest van de wereld — en juist dat maakt
steden zo interessant. In Wereldsteden van de Lage Landen
vertellen Nederlandse en Belgische historici over vijftig steden die
bij uitstek een ‘wereldstad’ waren. Klein of groot, beroemd of
vergeten, oud of nieuw, in dit verrassende boek wordt duidelijk hoe
Nederlandse en Belgische steden internationale vervlechtingen
hebben belichaamd en bevorderd. Zo was Brugge in de vijftiende
eeuw internationaal toonaangevend voor de schilderkunst. De
jeneverhandel van Schiedam was direct verbonden met de
slavenhandel in West-Afrika. Kamerijk en Atrecht waren al in de
twaalfde eeuw hotspots voor religieuze dissidenten uit heel Europa.
En de bouw van Almere was onderdeel van een internationale
architectonische revolutie. Stuk voor stuk bieden de mini-
geschiedenissen in dit boek een onderhoudende en leerzame kijk
op zowel de historische als hedendaagse werkelijkheid.

17



n Furmnde, Hilde Greets

nen Anne-Laure Van Briaene

WERELD-
STEDEN

VAN DE LAGE
LANDEN

Stadsgeschiedenis van ™
Nederland en Belgié




19



Op 22 maart spreekt Jonas Roelens over sodomie ...

20



